# 芸能伝承 家元制度と非家元制度

- 芸能伝承 -

# 川嶋將生

**Abstract:** There exist a lot of families of schools related to the traditional performing art in Kyoto, and they still play active roles. Although the historical and sociological approaches have done to this system so far, the full-scale studies have rarely conducted in this field after 1960s.

While examining the historical resources, we intend to re-investigate how the family of school system played a role to the performing art tradition and how the non-family of school passed down their performing art to the next generation. The technical field in the performing art is also included in our views.

We would like to work this project with our "Buddhism world research focusing on Shingon esoteric Buddhism" as well.

#### 1. 家元制の研究

歴史学からいえば、家元制度に関する研究は、1959年に刊行された西山松之助氏の『家元の研究』(その後、新版が1982年)が最初の業績で、その後、西山氏は著作集の第2巻に『家元制の展開』(1982年)を収められた。これらの一連の業績のなかで、西山氏は、芸能の相伝形のについて、免許皆伝をも相伝する、いら、を許らな相伝権をも伝授する完全相伝から、門弟の教授権のみを認め、免許状の発行権や型の統制権、破門権などは家元が握る不によるとの統制権、破門権などは家元が握るである。と結びついていくのである。

社会学では、家元制度をとる流派については、家元を家長とする一大擬制家族とみたて、かつそうした組織は、日本的ヒエラルヒーであるとともに、個よりも集の考え方を優先した制度である、との分析が行われているが、いずれにしても家元研究は、現在、ほとんど停滞している状況にあると

いってよい。

# 2. 本プロジェクトの考察視角

その原因としてあげられる最大の要因は、かつて西山氏が精力的に研究を展開していた時とは比較にならないほど、資料の閲覧がきわめて困難となっている、ことがあげられよう。家元研究を行うにあたっては、当然のことながら、家元側に所蔵されている資料が大きなウエートを占める。戦後、さまざまな権利問題の発生から、ざるをえなけ、との新たな状況が生まれ、したがって資料の閲覧が困難となっているから、研究もおのずと停滞せざるをえない、というわけであり、その状況は、基本的には、現在もほとんど変わりはない。

しかし全てではないにしても、一部の資料を公開している家元もある。茶の湯藪内流家元藪内家がそうであり、また有職料理の儀式の型を伝承している料亭、萬亀楼などもそうである。本プロジェクトでは、これらの資料を主な分析対象とするとともに、芸能・技術伝承の問題について、さら

に視野を広げてみていくこととを目的としている。

たとえば、中世後期においては特定の芸能、たとえば室町幕府における立花に従事する者は、代々、立阿弥を称することが慣例としてみられたことなど、ある芸能を継承する者は、特定の名前でもってその芸能を継承する事例が、すでにみられていた。これなどは、江戸時代になって広くみられるようになった、襲名の先駆的形態とみてよかろう。

また、家に伝承される芸能・技術についても同様である。たとえば、中世後期、猿楽や千秋万歳などを演じた、被差別民である声聞師(しようもじ)の一派小犬は、、なら子へと芸能伝承が行われているし、がた時代、被差別民が作庭に深く関与しての場所では、後代将軍足利義政の寵愛をうけた庭者善阿弥のように、その世界で名を馳せる者も現れた。善阿弥の家では子の小四郎も同様にして作庭に従事し、やはりその名が広く知られていた。したがってそこでは、善阿弥の家に作庭の技術が、家の技術として伝えられ、その技術がから子へ、子から孫へと伝えられていた、とみるのが自然だろう。

家元制前史として、こうした問題も視野にいれながら、芸能・技術の伝承を考えていきたい。あるいは、芸能を伝承するに際して、仏教儀式である灌頂が行われることもあった。琵琶灌頂や和歌灌頂とよばれるものである。

この灌頂は密教儀式のなかで行われるものである。芸能や学問の伝承にこうした儀式がいつ頃から、なぜ取り入れられるようになったのか。熊倉功夫氏は、仏教における印信の形式と芸能の秘伝との間には類似性が認められることを前提に、「宗教界を離れて秘伝が成立してくるのは、平安時代後期」との見通しを語っている。しかしな

おこの問題については明確な見解が得られているとはいいがたい。これらのことも、 重要な検討課題となっている。

## 3. 藪内家と萬亀楼

茶の湯藪内流は、藪内剣仲を祖とする流派である。剣仲は侘び茶の湯中興の祖といわれる武野紹鴎の弟子で、千利休のあい弟子であったといわれる。その出自については、堺出身であることは確実視されているものの、明確にはわかっていない。しかし茶の湯の世界においても、また出自においても、同じく堺出身であった千利休とは深い関係にあった。しかし利休が権力と結びついていったのに対して、剣仲は、民間に茶の湯をひろめたといわれている。利休の死後、茶人としての活動を本格化させ、寛永4年(1627)に没する。

そして二代目紹智は、西本願寺良恕法親 王から下京に屋敷地を与えられ、西本願寺 と深い関係をもちながら、紹智もまた京中 にも茶の湯を広めていった。

のち藪内家は三千家とならんで、京の四家に数えられるようになるが、江戸時代中期の公家近衛家熙(予楽院)は、その著『槐記』のなかで、三千家を「上流」とするのに」対して、藪内家を「下流」と呼んでいる。

藪内家には江戸時代後半からの諸国門人 帳や茶会記その他が残されており、現在、 それらの史料の解読を行っている。

これに対して料亭萬亀楼は、享保7年(1722)円後から京都に出てきた初代が、「萬屋」の名で造り酒屋をはじめたのが、そのはじまりである、とされている。その後、天明の飢饉の際に、茶店を営み、料理を出すようになったのが、現在の萬亀楼へと発展していくのである。

萬亀楼は、有職料理の技法・作法生間流 を伝えていることで著名である。有職料理 としては四条流もその名を知られている。

萬亀楼には、元和年間(1615 ~ 24)に 行われた二条行幸に関する献立資料をはじ めとして、多くの資料が伝えられており、 それらの資料を解読・分析することによっ て有職料理に関する技術伝承がどのように しておこなわれてきたのかを、解明してい きた。

このほか、平家琵琶、当道座に関する資料である奥村家文書も、同様に分析対象として、資料の解読・分析にあたっていきたい。



【藪内流門人帳】(享和2年=1802~明治)



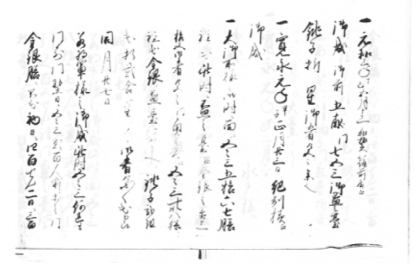
【藪内流会席記録】(明和6年=1769)



【同上・部分】



【同上・部分】



【二条城等行幸献立次第】(元和3年1617他)



【二条城行幸献立次第】(寛永3年=1626)



【朝鮮人来聘御饗応献立】

| _ | 5 | _ |
|---|---|---|
|   | J |   |